
rigatio.com      

Reden mit  

Gott

extra

Ein Bibelkurs 

Hinweise zu den Lektionen



David Healey 
Gebet 

Hinweise zu den Lektionen 
  



Impressum 
Falls nicht anders angegeben, sind die Bibelstellen zitiert nach der Revidierten Elberfelder 
Übersetzung 2006. Copyright SCM R. Brockhaus im SCM-Verlag GmbH & Co. KG, Witten. 
 
 
Healey, David 
Gebet 

Hinweise zu den Lektionen 
 
Originally published in English under the title: Prayer a LifeGuide Bible Study by David Healey. 
 
Copyright ©2002 by David Healey, Published by InterVarsity Press, P. O. Box 1400 Downers Grove, 
IL 60515, USA. www.ivpress.com. All rights reserved. 
 
 
Ursprünglich auf Englisch verö\entlicht unter dem Titel: Prayer a LifeGuide Bible Study von David 
Healey. 
 
Copyright ©2002 von David Healey, herausgegeben von InterVarsity Press, P. O. Box 1400 Downers 
Grove, IL 60515, USA. www.ivpress.com. Alle Rechte vorbehalten. 
 
 
rigatio Stiftung gGmbH 
Carl-Benz-Straße 2 
57299 Burbach 
 
info@rigatio.com  
 
 
© 2026 rigatio Stiftung gGmbH 
Übersetzung, Umschlag und Gestaltung: rigatio 
  

mailto:info@rigatio.com


Lektion 1 

Sich mit Gott unterhalten – Abraham (1. Mose 18,16-33) 
 
Ziel: Wir entdecken, wie Gott mit uns die Prioritäten für das Gebet setzt. 
 
Hintergrund: Etwa 2000 v. Chr. werden Abraham und Sara von drei Fremden besucht, die in 
Wahrheit der Herr und zwei Engel sind. Abraham und Sara wird ein Kind verheißen 
(bemerkenswert angesichts ihres Alters – siehe 1Mo 18,11). Als unsere Begebenheit in Vers 16 
einsetzt, sind die Besucher gerade dabei aufzubrechen.  
 
Gruppengespräch: Jede Lektion beginnt mit einer Diskussionsfrage für die Gruppe, bevor der 
Bibeltext gelesen wird. Diese Fragen sind aus mehreren Gründen wichtig.  
 
Erstens helfen sie der Gruppe „aufzutauen“. Ganz egal, wie gut man sich in der Gruppe kennt, zu 
Beginn gibt es immer eine Steifheit, die überwunden werden muss, damit die Teilnehmer 
anfangen, o\en zu reden. Eine gute Frage bricht das Eis.  
 
Zweitens regen die Fragen zum Nachdenken an, und zwar über das Thema der Lektion. Den 
meisten Teilnehmern gehen die verschiedensten Dinge durch den Kopf (ein wichtiger Termin, die 
Autoreparatur, ein Konflikt in der Familie etc.), die nichts mit der Lektion zu tun haben. Eine 
kreative Frage wird ihre Aufmerksamkeit erregen und sie in das Gespräch hineinziehen.  
 
Drittens können diese Fragen zeigen, wo unsere Gedanken und Gefühle durch die Heilige Schrift 
verändert werden müssen. Deswegen ist es besonders wichtig, dass wir den Bibelabschnitt erst 
gemeinsam lesen, nachdem wir uns mit dieser Frage beschäftigt haben. Sonst würden die 
ehrlichen Reaktionen der Teilnehmer vom Bibeltext gefärbt, da sie natürlich denken sollen, wie 
die Bibel es sagt. Wenn sie ehrliche Antworten geben, bevor sie den Bibeltext lesen, sehen sie 
selbst besser, wo ihre Gedanken und Haltungen verändert werden müssen.  
Diese Frage zum Gruppengespräch zielt auf die allgemeine menschliche Erfahrung ab, dass 
Missverständnisse zwischen Menschen, wenn sie nicht ausgeräumt werden, die Beziehung 
schädigen. Wenn wir nicht aufpassen, kann das auch unserer Beziehung zu Gott Schaden 
zufügen. Wir denken vielleicht, dass Gott nicht macht, was wir von ihm erwarten. Oder wir 
meinen, es besser zu wissen. Dann hören wir auf, mit ihm zu reden. Wir hören auf zu beten und 
die Bibel zu lesen, anstatt zu versuchen, die Dinge stets so zu sehen, wie er sie sieht. 
 
Frage 1: Abraham und Gott kannten einander gut. Ungeachtet seines Versagens behandelt Gott 
Abraham wie einen Freund, dem er seine Pläne und Absichten mitteilt. Ermutige die Gruppe, sich 
Folgendes bewusst zu machen: Wir sind in einer ähnlich privilegierten Situation, und Gott 
möchte, dass wir aktiv am Erreichen seiner Ziele beteiligt sind und eng mit ihm 
zusammenarbeiten (was wir nicht immer leichtfinden). 
Frage 2: Lies die Verse 24 und 25. Obwohl Lot und seine Familie in der Stadt lebten (eine Sorge), 
ließ Abraham es nicht zu, dass er seine persönliche Betro\enheit über seinen Wunsch nach der 
Verwirklichung von Gottes Gerechtigkeit stellte. 
Frage 3: Der Schwerpunkt von Abrahams Reden mit Gott verlagert sich von dem Gespräch über 
sein zukünftiges Kind (erster Teil von Kapitel 18) zu Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Gott 
verschiebt die Schwerpunkte von Abrahams Reden und veranlasst ihn anscheinend auch, mit 
dem Bitten zu beginnen und beendet die Zeit des Bittens. Wir gehen oft so an das Gebet heran, 
als ob es allein in unserer Verantwortung läge. Aber es umfasst sowohl göttliche Initiative als auch 
die Antwort des Menschen. Abraham hat vielleicht gedacht, dass er das Gespräch mit Gott 
begonnen habe. Aber wenn wir genau hinsehen, fällt auf, dass Gott der Initiator war. Wenn du mit 
den Teilnehmern über ihre Erfahrung sprichst, wie Gott sie veranlasst hat zu beten oder in einer 
Sache nicht mehr zu beten, bedenke, dass Gott uns nicht sagen wird, wir sollen ganz aufhören zu 
beten! Uns ist aufgetragen, beständig zu beten, und wir müssen immer o\en sein, für jemanden 



oder etwas zu beten. Eine andere Frage wäre, sich vorzustellen, wie Abraham sich fühlte, als Gott 
den Anfang und das Ende seines Gesprächs bestimmte und auch das Thema, worüber sie 
sprachen. 
Frage 4: Es ist wichtig zu verstehen, warum wir Fürbitte leisten – besonders für die Evangelisation 
ist das von wesentlicher Bedeutung. In der Fürbitte sind wir an Gottes Plan für die Menschen um 
uns herum beteiligt. Für andere zu beten, bedeutet auf einer gewissen Ebene, für sie das zu 
wollen, was Gott für sie will. 
Frage 5: John White führt aus: „Sein Gebet ist nicht, wie manche Ausleger meinen, eine bloße 
Darstellung der Verhandlungspraxis unter Händlern des Orients. Abraham hatte nichts zu bieten, 
worüber er mit Gott hätte handeln können. Außerdem sind die Einsätze zu hoch. Er will nicht mit 
Gott feilschen. Er will unbedingt verstehen“ (Daring to Draw Near [Downers Grove, Ill.: InterVarsity 
Press, 1977], S. 19).  
Abraham prüft (ehrfürchtig und respektvoll) Gottes Charakter und Gerechtigkeit. Er möchte 
wissen, wie Gott ist und warum er das macht. Ganz allgemein werden einige aus eurer Gruppe 
mit dem Gedanken Schwierigkeiten haben, dass Gott gegenüber denjenigen, die ihn ablehnen, 
nicht neutral ist. Wer sein Angebot der Erlösung in Christus ablehnt, ist unter dem Gericht und 
getrennt von ihm.  
Frage 6: Um Gott für andere zu bitten, muss Abraham selbstlos gewesen sein. Andere 
Charaktereigenschaften, die man regelmäßig bei Fürbittern antri\t, sind die Sorge um Gottes Ehre 
und Ansehen („Sollte der Richter der ganzen Erde nicht Recht üben?“, V. 25) und die Sorge um 
Menschen unter Gottes Gericht („Willst du wirklich den Gerechten mit dem Ungerechten 
wegraDen?“, V. 23). 
Frage 7: Die Tatsache, dass Gott bereit ist, sich auf bohrende Fragen einzulassen, sollte uns im 
Gebet bestärken. Dieser Textabschnitt erhellt auch Gottes Gerechtigkeit (V. 21) und die Tatsache, 
dass er es zulässt, dass die Tiefen seines eigenen Wesens von Abraham erforscht werden. Das ist 
kein weit entfernter Gott. Wenn es manchmal schwer scheint, ihn zu verstehen, dürfen wir unsere 
Gefühle ausdrücken, auch unsere Zweifel. Gott hält das aus.  
Frage 8: Es ist oft ernüchternd für uns, wenn unsere Gebete nicht so beantwortet werden, wie wir 
es erwarten. John White schreibt dazu: 
 
„Warum hört Abraham bei zehn auf? Wir werden es vielleicht nie erfahren. Eines ist gewiss. Er war 
beruhigt. Mit jeder Antwort, die er bekam: ‚Ich will es nicht tun wegen der vierzig … Ich will es nicht 
tun, wenn ich dort dreißig finde … Ich will nicht vernichten wegen der zehn …‘, änderte sich in 
Abrahams Augen das Bild, das er von Gott hatte. Er stand keinem „Ungeheuer“ gegenüber, 
sondern dem vertrauten Bundesgott. Doch irgendwie war Gott größer. Er war weniger begreifbar. 
Und paradoxerweise war er ein Gott, den Abraham besser verstand als je zuvor. Ein vertrauter 
Gott, den er aber kaum kannte. Ein gerechter Gott, dessen Urteile nicht zu ergründen waren“ 
(Daring, S. 21). 
 
Frage 9: Das ist in dem Sinne ein ungewöhnliches Gebet, dass Abraham buchstäblich Gott 
gegenübersteht und auf seine Fragen unmittelbar Antworten bekommt. Lass die ungewöhnlichen 
Umstände nicht über ein wichtiges allgemeines Prinzip des Gebets hinwegtäuschen, nämlich 
seinen zweiseitigen Charakter. Wenn die Gruppe darüber diskutiert, wie Gott spricht und führt, 
bedenke, dass Gottes Führung niemals im Widerspruch zu seiner in der Heiligen Schrift 
geo\enbarten Wahrheit steht, und dass jede Entscheidung, Führung oder Au\orderung, von der 
wir glauben, sie von Gott zu erhalten, immer anhand der Heiligen Schrift geprüft werden muss. 
Während Gott zu vielen biblischen Gestalten direkt und hörbar gesprochen hat, haben wir, da wir 
im Gegensatz zu ihnen die Bibel haben (in ihrer vollständigen Form), ständigen Zugang zu Gottes 
Wort. 
Dementsprechend vermittelt Gott seine Wahrheit heute in erster Linie durch die Bibel; sie wird als 
ausreichend bezeichnet, d. h. sie gibt uns genügend Lehre, um Gott zu erkennen und ihm zu 
gehorchen. Natürlich bedeutet das Innewohnen des Heiligen Geistes, dass wir allezeit in Gottes 
Gegenwart leben. Natürlich kann er uns durch Erfahrungen anregen und leiten, aber immer in 



Übereinstimmung mit der Bibel. Das Neue Testament ermutigt nicht dazu, nach Wahrheiten zu 
suchen, die über das hinausgehen, was im Neuen und Alten Testament niedergelegt ist. Genauso 
wie es beim Erkennen des Willens Gottes darum geht, unseren Verstand unter der Leitung des 
Heiligen Geistes zu gebrauchen, geht es beim Wachsen im Gebet nach biblischen Maßstäben 
darum, unseren Verstand zu erneuern, damit wir mehr im Einklang mit dem denken, was Gott in 
der Bibel als seinen Willen o\enbart (Röm 12,2; siehe auch Daring, S. 12-13).  
 
Zur Vertiefung 

 

Das Nachdenken über einen Bibeltext kann man auch Meditation nennen. Bei der christlichen 
Meditation geht es darum, unseren Geist mit Gottes Wort zu füllen, indem wir z. B. über eine 
Bibelstelle nachdenken. Das steht im Gegensatz zur östlichen mystischen oder New-Age-
Meditation, bei der der Geist geleert wird. Wenn sich die Gruppe auf diese Übung einlässt, wäre 
es gut, sich auf ein oder zwei Bibelstellen zu einigen (z. B. den Text für die nächste Lektion), damit 
die Gruppe einen Schwerpunkt für ihr Lernen hat. Vereinbart, euch beim nächsten Tre\en darüber 
auszutauschen, was ihr gelernt habt. 
 
 
Lektion 2  

Gottes Willen entdecken – Mose (2Mo 32,1-14) 

 
Ziel: Wir erforschen weiter das Wesen der Fürbitte, den Charakter eines Fürsprechers und die 
Rolle der Fürbitte in Gottes Plan. 
 
Hintergrundinformation: Mose, der Führer der Israeliten, ist auf dem Berg Sinai. Währenddessen 
warten die Kinder Israel unter der Führung Aarons unten im Lager. Vor Kurzem haben die Israeliten 
Gottes Bedingungen für den Bund begeistert angenommen und Gehorsam gegenüber seinen 
Geboten versprochen.  
 
Gruppengespräch: Je nach Teilnehmern deiner Gruppe stellst du fest, dass sie nicht für die 
Ungläubigen in ihrem Umfeld beten. (Wenn deine Gruppe aus Nichtchristen besteht, muss jede 
Diskussion vorsichtig geführt werden, oder du könntest stattdessen die vorgeschlagene 
persönliche Reflexion verwenden.) Versuche herauszufinden, wie konkret die Teilnehmer in ihren 
Gebeten sind. 
 
Frage 1: Wir mögen es, Dinge und Menschen zu verehren, die wir sehen und fühlen können – das 
erscheint einfacher, als einen übernatürlichen und unsichtbaren Gott anzubeten. Obwohl das 
Volk die Gebote Gottes angenommen und ihm Gehorsam versprochen hatte, brechen die 
Israeliten innerhalb weniger Wochen ihr Versprechen gegenüber Gott. Sie machen eine 
Nachbildung der Götzen, die sie in Ägypten gesehen hatten, und möchten dieselbe Art Götzen  
wie ihre heidnischen Nachbarn anbeten. Die Verehrung eines Kalbes (die genauere Übersetzung 
lautet „junger Stier“) könnte sie an den heiligen Stier Ägyptens, Apis, erinnert haben, oder es 
könnte eine Darstellung des kanaanäischen Gottes Baal gewesen sein (Alan Cole, Exodus, 
Tyndale Old Testament Commentary [Downers Grove, Ill.: InterVarsity Press, 1973], S. 214). 
Frage 2: Vergleiche ihr Handeln mit dem ersten Gebot in 2. Mose 20,3. 
Frage 3: Wenn sich das Gespräch darum dreht, ob Gottes Gericht fair oder unnötig ist, ist es 
wichtig, darauf hinzuweisen, dass Gott ungerecht wäre, würde er Sünde nicht bestrafen. 
Manchmal denken wir, dass andere Menschen Gottes Gericht mehr als wir verdient haben, und 
wir sind versucht, auf sie herabzusehen (besonders auf die, die Jesus nicht kennen), weil wir uns 
moralisch oder geistlich überlegen fühlen. Stolz beeinflusst sowohl die Art, wie wir beten, als 
auch die Erhörung unserer Gebete bei Gott.  
Frage 4: Die folgenden Eigenschaften sind typische Muster der alttestamentlichen Fürbitter: 
Ehrfurcht vor Gott, Kühnheit, Sorge um Menschen und die Bereitschaft, persönliche Risiken 



einzugehen. Achte besonders auf Moses Sorge um Gottes Ehre und Ruf: „In den antiken 
Religionen des Nahen Ostens herrschte der Glauben vor, dass Götzen gewöhnlich zornig über ihre 
Anbeter werden (sowohl aus bekannten als auch unbekannten Gründen) und auf sie einschlagen. 
Das Ansinnen des Moses zielt also darauf ab die Besonderheit des Rufes Jahwes zu bewahren“ 
(John H. Walton, Victor H. Matthews and Mark W. Chavalas, The IVP Bible Background 
Commentary: Old Testament [Downers Grove, Ill.: InterVarsity Press, 2000], S. 115).  
Frage 5: Es ist durchaus möglich, dass Gott durch dieses Angebot die Aufrichtigkeit Moses prüfen 
wollte: Setzt er Gottes Ziele an die erste Stelle oder seine eigenen selbstsüchtigen Wünsche. 
Frage 6: Ermutige die Gruppe, sich in Moses Position hineinzuversetzen und an seine eigenen 
(vielleicht stark widersprüchlichen) Wünsche und Loyalitäten zu denken. Woran könnte Mose 
denken? Die Frage, wie er die lästigen Israeliten loswerden könnte, seine eigene Position als 
Anführer, das Ansehen Gottes in den Augen der umliegenden Völker und die Reaktion Gottes auf 
seine Fragen – all das mag Mose beschäftigt haben, der in Bezug auf seine eigenen Ambitionen 
schonungslos ehrlich sein musste, bevor er ehrlich zu Gott beten konnte. 
Frage 7: Mose scheint in Vers 11 zu erwägen, Gottes Gebot zu missachten (vermutlich unter 
Einsatz seines Lebens), um seinem Volk zu helfen (in Vers 10 hatte Gott gesagt: „Und nun lass 
mich …“; Mose aber bittet weiter für das Volk). Die Situation scheint erneut die Tatsache 
widerzuspiegeln, dass Mose geprüft wird, so wie Gott Abraham geprüft hatte, um zu sehen, ob er 
Gott wirklich vertraut (1Mo 22).  
Frage 8: Mose konnte sich auf der Grundlage des begrenzten biblischen Materials, das er hatte, 
der Verheißungen Gottes sicher sein. Sein Gebet beruhte nicht auf subjektiven Eindrücken 
darüber, was Gott seiner Meinung nach tun wollte, sondern auf dem, was Gott definitiv gesagt und 
getan hatte. Mose kann daher mit Zuversicht bitten. Die Verheißungen und Ereignisse, auf die 
Mose in den Versen 12-13 Bezug nimmt, finden wir hier: 1Mo 12,7; 13,15-16; 15,5.18; 17,8; 22,16-
18; 26,4; 35,12; 2Mo 13,5.11. Indirekt unterstreicht dieser Abschnitt den Wert der Heiligen Schrift 
als Grundlage für das Gebet. 
Frage 9: Lass dich nicht auf Diskussionen über die Souveränität Gottes und den freien Willen des 
Menschen ein. Weil Gott vollkommen ist, ändert er nicht seine Meinung, als würde er merken,  
einen Fehler gemacht zu haben – oder weil er Lust dazu hätte. Gottes Verhalten wird hier in 
menschlichen Begri\en erklärt, damit wir es verstehen können. Gott hat aufgrund eines neuen 
Faktors einen „anderen“ Weg eingeschlagen (Barmherzigkeit) als den bereits vorgeschlagenen 
(Gericht) – das Gebet des Mose hat ihn bewegt. In der Bibel sind Gottes Warnungen und 
Verheißungen oft von der Reaktion der Männer und Frauen abhängig (siehe z. B. Joh 1,12). 
Johannes stellt in der O\enbarung dar, wie die 24 Ältesten „goldene Schalen voller Räucherwerk“ 
haben; „das sind die Gebete der Heiligen“ (O\b 5,8), die vor Gott gebracht werden. Damit 
verdeutlicht er ihre große Bedeutung für Gott. Es ist klar, dass unsere Gebete nicht das Mittel sein 
können, mit dem wir Gott herumkommandieren, sonst wäre er nicht mehr Gott. Hier hat Mose 
seine Sicht und seine Wünsche in Übereinstimmung mit Gottes Willen gebracht. (Auf ähnliche 
Weise hat Abraham mehr über Gott gelernt, wie wir in der letzten Lektion gesehen haben.) Mose 
hat Gottes Ziel für die Kinder Israels nicht verändert, sondern er hat es ausgeführt. Er begann, wie 
Abraham, mehr mit Gottes Gedanken und Absichten in Übereinstimmung zu kommen und sie zu 
teilen. 
Frage 10: Diskutiert in der Gruppe, wenn möglich, wie die Lektionen, die ihr über Fürbitte gelernt 
habt, praktisch angewendet werden können. Wie wichtig wir das Gebet für die Verwirklichung von 
Gottes Plänen einschätzen, wird die Art und Weise verändern, wie wir beten. Wenn wir das Gebet 
als einen Ort betrachten, an dem wir etwas über Gott lernen und mehr über seine Absichten 
erfahren, gewinnt es an Bedeutung.   
 
 
 
 
 
 



Zur Vertiefung 

 
Wenn ihr euch als Gruppe tre\t, dann ermutige die Teilnehmer, regelmäßig für zwei oder drei 
nichtchristliche Freunde zu beten. Besprecht zwei oder drei Tre\en lang, wie sich euer Gebet für 
die Person oder die Situation verändert hat, und was (wenn überhaupt) als Ergebnis eures Gebets 
für sie geschehen ist. 
 
 
Lektion 3 

Erhörtes Gebet – Nehemia (Nehemia 1,1 – 2,8) 

 
Ziel: Wir entdecken, wie unsere Gebete und Gottes Wünsche für uns und andere 
zusammenarbeiten.  
 
Hintergrundinformation: Die Begebenheiten aus dem Buch Nehemia sind eine Fortsetzung des 
Buches Esra und beginnen etwa 446 v. Chr. in Israels Exil. Jerusalem war im Jahr 587 v. Chr. 
zerstört und die meisten Juden in die babylonische Gefangenschaft gebracht worden. Dann war 
den Juden gestattet worden, nach Jerusalem zurückzukehren – das erste Mal zwischen 538 und 
516 und später unter Esras Führung, als die Versuche, die Stadtmauern Jerusalems wieder 
aufzubauen, vereitelt wurden (Esr 4,7-23). Der Wiederaufbau der Mauern wird schließlich unter 
Nehemia durchgeführt; die Erlaubnis dazu war eine Folge der persischen Politik der religiösen 
Duldung.  
In dieser Lektion wird besonders hervorgehoben, dass wir darauf vorbereitet sein müssen, von 
Gott als Antwort auf unsere eigenen Gebete gebraucht zu werden. Die Gruppe muss vielleicht 
daran erinnert werden, dass einige Gebete unbeantwortet bleiben aus Gründen, die völlig 
außerhalb unserer Kontrolle oder unseres Einflusses liegen. Wir beten z.B. um die Bekehrung von 
Freunden, aber letztlich haben sie einen freien Willen und entscheiden, ob sie Christus als Herrn 
annehmen oder nicht – im Rahmen der göttlichen Souveränität. 
 
Gruppengespräch: Diese Frage kann sehr unterschiedliche Au\assungen über den Stellenwert 
von Emotionen und Gefühlen zum Vorschein bringen, die oft die Persönlichkeit des Einzelnen 
widerspiegeln. Behalte im Gedächtnis, dass Gebet ein Befehl ist. Wir sollen es tun, egal ob wir 
uns danach fühlen oder nicht (auch wenn das manchmal schwierig sein kann). Aber das Gefühl 
der Besorgnis kann uns beim Beten helfen und etwas von dem widerspiegeln, was Gott fühlt, 
wenn es mit seinem Willen übereinstimmt. Wenn unser Gebetsleben trocken ist, müssen wir um 
Begeisterung beten. Wenn unsere Gebetspraxis nur von Gefühlen abhängig ist, müssen wir um 
Selbstdisziplin beten und sie kultivieren.  
 
Frage 1: „Wie sein ganzes Volk betrachtete Nehemia Jerusalem als die wahre Heimat seines 
Herzens und als das Zentrum, um das sich sein Leben drehte“ (John White, Excellence in 
Leadership [Downers Grove, Ill.: InterVarsity Press, 1986], S. 14).  
Nehemias Anliegen, dass Jerusalem wieder aufgebaut und ausgebessert wird, gründete sich nicht 
auf Nationalismus oder politischem Ehrgeiz. Vielmehr beruhte es auf dem Wunsch nach der 
wahren Verehrung seines Gottes im Zentrum seiner Anbetung, dem Tempel, und auf der Scham 
darüber, dass Jerusalem wegen des Götzendienstes, des Materialismus‘ und des Unglaubens der 
Israeliten im Gericht gedemütigt worden war.  
Frage 3: Beachte, dass man die niedergeschriebenen Worte von Nehemia in ein oder zwei 
Minuten beten könnte. Wir gehen davon aus, dass sie die Zusammenfassung eines 
Gebetsprozesses sind. Der Monat Kislew (Neh 1,1) entspricht Mitte November bis Mitte Dezember 
446 v. Chr. Als Nehemia in Kapitel 2,1 vor dem König steht, ist der Monat Nisan (März/April 445 v. 
Chr.). Wir können nur erahnen, wie diese vier Monate für Nehemia gewesen sind und warum Gott 
wollte, dass er eine so lange Zeit des Gebets hatte. Vielleicht brauchte Gott diese Zeit, um 
Nehemia darauf vorzubereiten, sich gebrauchen zu lassen – oder um ihm die Möglichkeit zu 



geben, lange über den besten Wiederaufbauplan nachzudenken, damit er sich nicht vorschnell 
auf ein Vorgehen einlässt, das scheitern würde. 
Frage 5: Die Bedeutung von Identifikation zu verstehen, fällt Menschen, die in einer hoch 
individualistischen Kultur leben, zunehmend schwer. Westliche Kulturen betonen gewöhnlich 
sehr stark die persönliche Verantwortung – wir geben anderen, nicht uns selbst, die Schuld an den 
Missständen in unserem Land. Im Gegensatz dazu sah Nehemia sich genauso wie die anderen 
verantwortlich für die Not seines Volkes. 
Frage 6: Fürbitter beziehen sich regelmäßig auf Gottes konkrete Verheißungen als Grundlage ihres 
Gebets. Du kannst in der Gruppe fragen, wie sehr sie die Bibel als Teil ihres Gebetslebens nutzten 
und ihre Gebete davon formen lassen, wie Nehemia es tat.  
Frage 7: Beachte, dass Nehemia nicht erst unmittelbar vor der Begegnung mit dem König um 
Gottes Hilfe betet (1,11), sondern schon geraume Zeit vorher. Er betet auch wieder in Kapitel 2,4, 
als der König zu ihm spricht. Das zeigt, dass er sich der Gegenwart Gottes bewusst ist und sich 
auf Gott verlässt. Nehemias Aufgabe als Mundschenk (eine Stellung, die ein Höchstmaß an 
Integrität erforderte) bedeutet, dass er wie nur wenige andere Zugang zum König hatte. Seine 
Aufgabe war es, den Wein des Königs zu kosten und damit sicherzustellen, dass er nicht vergiftet 
war – eine häufige Todesursache für Herrscher in damaliger Zeit. In der Gegenwart des Königs 
traurig zu sein, wurde als Missachtung des Herrschers betrachtet und gewöhnlich mit dem Tod 
bestraft. Nehemia ist somit in einer sehr gefährlichen Situation.  
Frage 8: Nehemia wird Kraft gewonnen haben aus den Verheißungen Gottes, dem Charakter 
Gottes (1,5-10), den Gebeten anderer und möglicherweise aus den menschlichen Umständen, in 
denen er sich befand (1,11). Es mag weitere Faktoren gegeben haben, wie die Zuversicht, dass 
Gott sein Gebet hört, aber das können wir im Text nicht lesen.  
Frage 9: Nehemias Vertrauenswürdigkeit mag ein Faktor gewesen sein, der den König veranlasste, 
ihm zuzuhören.  
Frage 10: Nehemia setzte seinen Verstand bei der Planung voll und ganz ein z. B. für die 
Entscheidung, im Voraus Briefe für sicheres Geleit und Holz anzufordern. Normalerweise denken 
wir bei dem Wunsch oder der Vision von einer Sache an etwas sehr Allgemeines, sogar Vages. 
Nehemia hatte aber sowohl eine klare Sicht von dem, was Gott von ihm getan haben wollte, als 
auch eine detaillierte Strategie, um das Ziel zu erreichen, das Gott ihm gesetzt hatte. Er kleidete 
seine Bitte auch in eine Sprache, die er für geeignet hielt, das Ohr des persischen Königs zu 
gewinnen, indem er sich auf „die Stadt, die Begräbnisstätte meiner Väter“ bezog. Die Perser waren 
sehr auf Familienbande bedacht und achteten streng über die Aufbewahrung der Gebeine von 
Familienmitgliedern (Bible Background, S. 473). Indem er auf diese Weise fragte, zeigte er 
Sensibilität gegenüber der Kultur seines Exils. Er vermeidet politisch provokante Anspielungen auf 
das Heimatland der Juden und eine Stadt, die im Ruf steht, unruhig zu sein. Beachte auch, wie 
sich Nehemias Gebet veränderte: Er kam von einem allgemeinen Anliegen zu einem Gebet für 
konkrete Handlungsschritte. Anfangs betete er allein, aber nach Kapitel 1,11 beteten auch andere 
mit. 
Frage 11: Versucht, die Lehren aus dieser Lektion so praktisch wie möglich anzuwenden. Man 
könnte übersehen, dass Nehemia sehr viel gebetet hat, bevor er sich an die Aufgabe machte, die 
Gott ihm aufgetragen hatte. Oft beten wir nur kurz oder erst dann, wenn wir uns mitten in einer 
Situation befinden, die nicht so läuft, wie wir es geplant haben. 
 
Zur Vertiefung 

 
Du könntest die Gruppe fragen, ob sie bereit ist, ihre Erfahrungen mitzuteilen, die sie bei ihrem 
Gebet für ungläubige Freunde gemacht hat. Wenn wir für die Bekehrung eines Freundes beten, 
kann uns plötzlich aufgehen, dass wir ihm beim Bibellesen helfen sollten. So könnte Gott uns als 
Antwort auf unser Gebet gebrauchen.  
 
 
 



Lektion 4 

Gebet und geistliche Konflikte – Daniel (Daniel 10) 

 
Ziel: Wir untersuchen die Beziehung zwischen Gebet und geistlichem Kampf.  
 
Hintergrundinformation: Die zwei südlichen israelitischen Stämme, genannt Juda, wurden im 
Jahr 586 v. Chr. von den Babyloniern erobert. Um das Jahr 605 v. Chr. war Daniel bereits mit 
anderen jungen Juden nach Babylon gebracht worden, um für die babylonische Regierung zu 
arbeiten. Von 605 bis 536 v. Chr. wurden die Juden von den Babyloniern unterdrückt und im Exil 
gehalten; Jerusalem wurde zerstört. Dann wurden die Babylonier von den Persern zu Fall 
gebracht. Daniel lebte 70 Jahre im Exil, und die Begebenheit in Daniel 10 ereignet sich am Ende 
der Exilzeit (537 v. Chr.), als Daniel wissen will, was nach Ablauf der siebzig Jahre geschehen wird. 
Daniel 10–12 gibt einen Einblick in zukünftige Dinge, ist aber an dieser Stelle zu komplex, um es 
auszulegen. (Versuch an dieser Stelle, Diskussionen über Endzeitfragen zu vermeiden.) Ausleger 
gehen davon aus, dass diese Visionen das messianische Reich betre\en (10,14), die zukünftige 
Geschichte Babyloniens und Griechenlands (11,2-20), Antiochus Epiphanes und den 
Antichristen (11,21–12,3).  
 
Daniels Vision: Ein paar erklärende Worte können helfen, mit dieser Art biblischer Literatur 
umzugehen. Daniel hat eine Vision, deren Zweck es ist, eine „O\enbarung“ zu erklären – eine 
Botschaft von Gott (10,1). Warum spricht Gott auf diese Weise zu ihm? 
Frühe Gläubige wie Daniel hatten nicht die vollständige Bibel, wie wir sie besitzen. Ein Weg, auf 
dem die Bibel zu uns gelangt ist, waren solche Begebenheiten wie die Vision im Leben Daniels. 
Gott benutzte diese Vision, um sich Daniel direkt zu o\enbaren, und letztlich auch uns durch den 
autoritativen biblischen Bericht von Daniels Erfahrung. Auch in biblischen Zeiten sind solche 
visionären Begegnungen selten gewesen – z. B. auch Abrahams und Moses' Begegnungen mit Gott 
„von Angesicht zu Angesicht“. 
Daniels Vision hatte daher eine besondere Stellung (wie Moses Begegnung mit Gott auf dem Berg 
Sinai sie auch hatte), weil sie Teil der bleibenden O\enbarung Gottes sein sollten, die uns nun in 
der Bibel überliefert sind.  
 
Daniel fällt zu Boden. Während das Hauptthema dieses Abschnitts Gebet und geistlicher Kampf 
ist, enthält Daniels Gebet eine tiefe geistliche Erfahrung: Er empfing nicht nur eine Vision, sondern 
war auch in einem veränderten Bewusstseinszustand. Wie ungewöhnlich oder dramatisch 
Daniels Erfahrung auch sein mag, sie ist für die zentrale Bedeutung des Textes nebensächlich. Die 
Teilnehmer deiner Gruppe mögen unterschiedliche Ansichten über den Wert geistlicher 
Erfahrungen haben. Einige haben vielleicht sehr greifbare Erfahrungen mit dem Wirken des 
Heiligen Geistes gemacht und wünschen sich, dass andere das Gleiche erleben. Andere sind 
vielleicht sehr misstrauisch gegenüber solchen Erlebnissen. Manche meinen, dass 
„Erfahrungen“ einem eine gewisse Überlegenheit als Christ geben; anderen sind solche 
Erfahrungen automatisch verdächtig, weil sie häufig „emotional“ sind. Versuche, die Diskussion 
nicht davon ablenken zu lassen, was der Text sagt. 
 
Daniel suchte seine Erfahrung weder absichtlich, noch beschäftigte er sich damit. Sie geschah. 
Aber er suchte die Erfahrung nicht um ihretwillen. Sein Anliegen war, Gott und seine Ziele zu 
verstehen (V. 16). Der Test für alles, was wir erleben, sollte sein, ob es die Hingabe an Christus 
und die Christusähnlichkeit fördert – die Frucht von allem, was authentisch von Gott ist. Bedenke, 
dass viele biblische Gestalten Gott auf unterschiedliche Weise erfahren haben, und wir sollten 
nicht versuchen, die Art und Weise, wie Gott mit uns umgeht, zu schematisieren oder ihm 
vorzuschreiben. Es gibt keine Ermutigung, dramatische geistliche Erfahrungen um ihrer selbst 
willen zu suchen. Ebenso können wir nicht erwarten, dass das Christentum frei von Erfahrung ist; 
es geht um eine Beziehung, also können wir die Worte Gottes nicht von dem Atem trennen, der 
sie zu uns trägt.  



 
Frage 1: Die Verse 11-12 und 19 heben besonders Daniels Eigenschaften und Hingabe hervor. 
Trotz Daniels bemerkenswertem Glauben und Gehorsam (es wird von keiner Sünde Daniels 
berichtet, auch wenn er natürlich nicht sündlos war) machte ihn die Gegenwart des Herrn hilflos 
(V. 8). Daniels persönliche Heiligkeit war der von Gott nicht gewachsen. 
Frage 2: Fasten wird normalerweise so verstanden, dass man eine Zeit lang auf Essen und Trinken 
verzichtet. Hier verzichtet Daniel auf bestimmte Speisen und Getränke, vermutlich, um sich zu 
erniedrigen und seinen Zustand der Trauer und den Wunsch nach Führung durch Gott zum 
Ausdruck zu bringen. 
Frage 4: Man beachte die Ausgewogenheit zwischen der Demonstration von Gottes Macht und 
Heiligkeit, worauf die Anwesenden sich demütigten (V. 7-8.15), und der Gnade Gottes, der sanft 
mit Daniel in seiner Schwäche umging (V. 10.18). Gott kennt unsere Grenzen und schützt uns 
daher vor Dingen, die wir nicht bewältigen können – selbst vor direkten Begegnungen mit Gott, die 
wir nicht aushalten würden (siehe z. B. 2Mo 33,20-23; 1Kö 19,11-13). 
Frage 5: Bei der vorherigen Erscheinung eines Engels, die Daniel hatte (Dan 9, um 539 v. Chr.), 
erklärte Gabriel ihm, dass die irdische Opposition gegen sein Volk besiegt werden würde. Das Ziel 
der Vision in Kapitel 10,1–12,13 ist eine positive Gewissheit für das Volk Gottes. Warum Gott so 
mit Daniel kommunizierte, wissen wir nicht genau, aber wahrscheinlich wollte er seine Stärke und 
Macht demonstrieren, damit Daniel (und diejenigen, die in den kommenden Jahren die Vision 
lesen würden) beruhigt wären. Das könnte besonders notwendig gewesen sein, als das jüdische 
Volk glaubte, dass seine Identität durch das Exil im heidnischen Babylon zerstört würde und es 
keine Zukunft gebe. Diese machtvolle Erscheinung unterstreicht die Gewissheit der Vorhersage. 
Das ganze Buch Daniel ist geschrieben worden, um dem Volk zu helfen, Gott treu zu bleiben und 
im Exil in der Ho\nung auf zukünftige Erlösung zu leben (V. 19.21). 
Frage 7-8: Diese Verse sind schwierig auszulegen. Das Folgende sollte dir helfen, die allgemeinen 
Ideen hinter dem Abschnitt zu verstehen: 
- Im geistlichen Bereich existieren parallele Hierarchien von guten und bösen Engelswesen (I. 
Howard Marshall u.a., Hrsg, New Bible Dictionary, 3. Aufl. [Downers Grove, Ill.: InterVarsity Press, 
1996], S. 358). 
- Vers 12 sagt, dass Gott auf Daniels Gebet antwortet und er deswegen die Erscheinung hat. 
- Unsichtbare geistliche Konflikte dauerten drei Wochen an (V. 13); das ist dieselbe Zeitspanne, in 
der Daniel betete und seufzte (V. 2-3).  
- Michael kam zu dem Engel, um ihn gegen die Könige von Persien zu unterstützen; jetzt war er 
entbehrlich und konnte zu Daniel kommen (V. 13).  
- Die Formulierung „der Fürst des Königreichs Persien“ steht für ein dämonisches Wesen (ein 
gefallener Engel) mit einer geografischen oder ethnischen Verantwortung. Im Gegensatz dazu ist 
Michael (10,21; 12,1) der göttliche Engel, der für die Juden verantwortlich ist.  
- Daniel kämpft den Kampf nicht direkt – kein Mensch könnte das. Aber Christus und die 
engelhaften Diener Gottes sind direkt an diesem geistlichen Kampf beteiligt. Im Gebet können wir 
in diese Konflikte eingebunden sein, die sichtbare Ereignisse in der Welt betre\en. Der Theologe 
Ronald Wallace schreibt: „Die himmlischen Heerscharen [Engel] brauchen in ihrem Konflikt die 
Unterstützung der irdischen Fürsprecher, und das irdische Volk Gottes braucht in seinem Konflikt 
die Hilfe der himmlischen Heerscharen“ (The Message of Daniel [Downers Grove, Ill.: InterVarsity 
Press, 1979], S. 178-179). 
Frage 9: Beachte besonders die Verse 12-14 und 19-21. Wenn ihr euch mit dieser Frage schwertut, 
dann fangt damit an, die Dinge aufzuzählen, die Gott in diesem Abschnitt tut. Versucht 
herauszufinden, welche praktischen Auswirkungen das für Daniel, seine Generation und 
diejenigen hatte, die diese Berichte später gelesen haben. Einige Anhaltspunkte sind: Gott erklärt 
uns die Dinge (V. 12.14); Gott ist hinter den Kulissen aktiv, auch wenn wir das vielleicht nicht sehen 
(V. 13); Gott beruhigt uns inmitten von Konflikten (V. 19); er sagt uns die Wahrheit (V. 21); er besiegt 
das Böse (V. 21). 
Frage 11: Aus Daniels gesamtem Lebensumfeld und seiner jahrzehntelangen Erfahrung als 
Amtsträger in der Regierung hatte er mehr Einblick in die politischen Umstände seiner Zeit und 



ihre Auswirkungen auf die Zukunft der Juden als die meisten anderen. Es ist sehr wahrscheinlich, 
dass er diese Einsicht nutzte, um allgemein für sein Volk zu beten. 
Um die Gedanken Gottes zu erkennen, müssen wir die Bibel kennen und ihre Weisheit unter der 
Führung des Heiligen Geistes im Gebet anwenden. Wir beten im Gehorsam gemäß unserem 
begrenzten Verständnis. In Anbetracht dieser Tatsache ist zu beachten, dass Daniel in Kapitel 10,2 
trauerte, fastete und somit betete, ohne o\enbar zu verstehen, was vor sich ging. Oft wird unser 
Gebet ähnlich sein, und wir müssen um Weisheit bitten, um zu wissen, wie wir beten sollen. 
Manchmal verstehen wir die Bedeutung unserer Gebete erst im Nachhinein. Aber eine konkrete 
Einsicht von Gott, wie wir beten sollen, wird immer mit der Lehre der Heiligen Schrift 
übereinstimmen. 
 
 
 
Lektion 5 

Für das Land beten – Hesekiel (Hesekiel 22,23-31) 

 

Ziel: Wir untersuchen die Bedeutung von Gebet und Leiterschaft für das Leben eines Volkes.  
 
Hintergrundinformation: Hesekiel ist vermutlich um das Jahr 597 v. Chr. mit vielen von seinen 
Landsleuten in das babylonische Exil gekommen. Um 593 v. Chr. wurde er zum Propheten 
berufen. Das war eine Zeit, als das Volk Gottes in Babylon von ausschweifendem Götzendienst 
und Materialismus umgeben war – ein Gegensatz zu seiner Erziehung im Umfeld des Tempels als 
Kind eines Priesters. (In den Hintergrundinformationen zu Daniel und Nehemia findest du mehr 
historische Details.) 
 
In diesem Abschnitt werden fünf Arten von Führern oder Gruppen beschrieben (es hängt etwas 
von der Bibelübersetzung ab). Im Folgenden einige Informationen zu jedem Typ Führer oder 
Gruppe: 
 
- Obere oder Fürsten (V. 25): bezieht sich auf Mitglieder der königlichen Familie; eine alternative 
Übersetzung ist Propheten. Unter den Auslegern gibt es die Diskussion, welche Variante die 
richtige ist.   
- Priester (V. 26): die Männer, die den Tempeldienst versahen und für das Volk vor Gott eintraten. 
- Oberste (V. 27): bezieht sich auf die Entscheidungsträger oder die herrschende Klasse/den Adel. 
- Propheten (V. 28): diejenigen, die beanspruchten, für Gott zu reden. 
- Volk des Landes (V. 29): waren diejenigen mit vollen Bürgerrechten. Sie konnten diejenigen 
unterdrücken, die nicht solche Rechte hatten, z. B. Ausländer (Einwanderer) oder Sklaven. 
 
Propheten und Prophetie. Falls es Unklarheiten geben sollte, beachte die Unterschiede zwischen 
Propheten und Prophetie im Alten und Neuen Testament. Im Alten Testament sprach der Prophet 
Gottes, z. B. Jeremia, wörtlich inspirierte, irrtumslose Prophetie mit einer Objektivität, die die Art 
Prophetie, auf die Paulus sich in 1. Korinther 14 bezieht, nicht besitzt. Im Neuen Testament ist das 
Gegenstück zu den alttestamentlichen Propheten der Kreis der Apostel (Petrus, Paulus usw.), die 
die maßgebliche Glaubenslehre festlegten (s. Eph 2,20; 2Petr 3,2). Wie die Worte eines 
alttestamentlichen Propheten (z. B. Jesaja) wurden die apostolischen Lehren Teil der Bibel. Der 
Kreis der Apostel war sich über die einzigartige Autorität seiner Position und Lehre im Klaren (s. 
Paulus in 2Petr 3,2; Judas in Jud 3; Johannes in 1Jo 1,1-4). Sowohl die Propheten des Alten 
Testaments als auch die Apostel im Neuen Testament waren persönlich von Gott berufen (z. B. 
Hes 2,3-7). Die O\enbarung Gottes in der Bibel (die Lehre der alttestamentlichen Propheten plus 
die Lehre der Apostel, wenn man so will) ist für den Christen die höchste Autorität in allen Fragen 
des Glaubens und der Lebensführung. 
Dagegen sind die Äußerungen eines Propheten in der neutestamentlichen Gemeinde, wie z. B. 
Agabus in Apostelgeschichte 21,10, von Natur aus subjektiv und nicht autoritativ. Paulus fühlte 



sich frei, ihnen nicht zu gehorchen (s. Apg 20,22; 21,4.10-11), und betrachtete sie als o\en für eine 
Bewertung und Prüfung (Apg 21,13-15; 1Kor 14,29-30). Auch ein Vergleich von Apostelgeschichte 
21,11 mit Apostelgeschichte 21,32-33 zeigt uns, dass die Vorhersagen nicht ganz korrekt waren – 
die Römer, nicht die Juden banden Paulus. Während im Alten Testament ein falscher Prophet 
sterben musste, war im Neuen Testament der Prophet in der örtlichen Gemeinde einfach o\en für 
Korrektur und Beurteilung (1Kor 14,29-30). Das macht deutlich, dass die Prophetie im Neuen 
Testament von anderer Natur als im Alten ist. Sie hat nicht dieselbe Autorität wie die Heilige 
Schrift, sondern ist eine fortwährende Gabe der Erkenntnis, die anhand der maßgeblichen Lehre 
der Bibel geprüft werden sollte (1Thes 5,19-21). Im Gegensatz etwa zu der sehr individuellen 
Berufung und dem nationalen Wirken des Jeremia wird das Amt des Propheten in der 
neutestamentlichen Gemeinde von Gott gegeben, aber auch von der Gemeinde anerkannt und 
unterliegt ihrer örtlichen Kontrolle und Prüfung anhand der Lehre der Schrift. 
Frage 2: In der Frage geht es darum, dass man die Wirkung der Sünde auf den Rest der 
Gesellschaft in Hesekiels Tagen betrachtet. Ihr könnt aktuelle Parallelen zu eurem Land 
diskutieren, aber versuche, eine politische Diskussion zu vermeiden. Ermutige die Teilnehmer zu 
durchdenken, wie die Taten einer gesellschaftlichen Gruppe oder Klasse andere Menschen 
betre\en. Wie ermutigt beispielweise eine korrupte Regierung gewöhnliche Menschen dazu, 
selbst auch korrupt zu sein? 
Frage 3: Auf verschiedene Weise hatten die Priester den wahren Glauben verlassen (V. 26): sie 
brachen Gottes Gesetz, benutzten Dinge für profane Tätigkeiten, die dem Gottesdienst 
vorbehalten waren, sie hatten kein moralisches oder theologisches Urteilsvermögen und 
lästerten. Ihr verkommener geistlicher Zustand machte ihren geistlichen Dienst für das Volk 
vermutlich wirkungslos.  
Frage 5: Der Verweis auf das Übertünchen der Propheten in Vers 28 erfordert wahrscheinlich 
einen Blick auf die vorangegangenen Verse, um zu sehen, welche Taten „beschönigt“ oder 
verschleiert wurden. Es kann aber auch sein, dass sie ihre eigenen Missetaten vertuschten, indem 
sie Gottes Autorität und Inspiration für ihr Handeln beanspruchten, obwohl er nicht durch sie 
gesprochen hatte. 
Frage 7: Diese Frage wird ein nützlicher Anhaltspunkt dafür sein, inwieweit die Gruppe aufgrund 
der bisherigen Studien begonnen hat, die Fürbitte zu verstehen. 
Frage 9: Manche Christen denken, dass sie nichts anderes tun können, als ihr eigenes geistliches 
Leben aufrechtzuerhalten und sich voll in ihre Gemeinde einzubringen. Aber Jesu Auftrag in 
Matthäus 5,13-16, Salz und Licht zu sein, ruft uns dazu auf, sowohl einen moralisch reinigenden 
Einfluss auf die Welt auszuüben (Salz) als auch ein klares ö\entliches Zeugnis abzulegen (Licht). 
Jeremia forderte die Juden in Babylon auf, das Wohl der Stadt zu suchen, in der sie jetzt im Exil 
lebten (Jer 29,7).  
Frage 10: In Vers 30 wird nur ein Mann gefordert, der in den Riss tritt. Die Taten weniger können 
viele beeinflussen. Wir sollten nicht vergessen, dass auch in Ländern, in denen es viele Christen 
gibt, großer Götzendienst und Materialismus existieren können und es auch tun. 
 
 
Lektion 6 

Für jeden beten – Paulus (1. Timotheus 2,1-8) 

 
Ziel: Wir untersuchen die Bedeutung des Gebets im Gemeindeleben und verscha\en uns einen 
Überblick über die  bisherigen Lektionen. 
 
Allgemeiner Hinweis: Die Fragen 1, 4, 5, 7, 8 und 10 dienen der Zusammenfassung. Die Gruppe 
kann bei der Beantwortung dieser Fragen auf die Lektionen 1–5 zurückblicken. Dementsprechend 
kann diese Einheit etwas länger dauern als üblich. Wenn du diese Lektion mit einer Gruppe 
durchführst, solltest du entweder (a) mehr Zeit einplanen, (b) die Teilnehmer bitten, sich die 
Lektion im Voraus anzusehen und die oben angegebenen Fragen allein zu beantworten, damit alle 
ihre Antworten beim Tre\en austauschen können, oder (c) in Zweier- oder Dreierteams (wenn die 



Gruppe groß genug ist) jeweils zwei oder drei der zusammenfassenden Fragen beantworten. Am 
Ende des Tre\ens kann man sich in der Großgruppe austauschen.  
Vielleicht möchtest du auch einige der wichtigsten Gedanken weitergeben. 
Frage 1: Ein wichtiger Bereich des Gebets ist die Fürbitte für Regierende und den Staat. In 
römischen Zeiten demonstrierten die Gebete für den Kaiser – zu dieser Zeit war es Nero – und die 
Beamten, dass  Christen gute Staatsbürger sind, die Achtung und Respekt zollten, auch wenn ihre 
erste Loyalität Christus galt. 
Frage 3: Abgesehen davon, dass Paulus keine künstliche Trennung zwischen Lehre und Praxis 
aufzeigt, erinnert er seine Leser vielleicht daran, dass Gott Evangelisation wünscht und befiehlt. 
Christen sollen dafür beten, dass alle von der guten Nachricht von Christus erfahren. Beachte, 
dass Vers 4 nicht bedeutet, dass alle Menschen Christen werden. Aber Gott sehnt sich danach, 
dass alle annehmen, was Christus für sie getan hat, auch wenn viele sich nicht bekehren werden. 
Eine gute Lehre – die aus einer guten Bibelkenntnis und einem guten Bibelverständnis resultiert – 
befähigt uns, in Übereinstimmung mit Gottes Willen zu beten. In den vorangegangenen Lektionen 
wurde hervorgehoben, wie sehr Gottes Verheißungen als Grundlage für das Gebet dienen. 
Frage 5: Wahrscheinlich will Paulus damit sagen, dass ein sozial friedliches Umfeld (z.B. ohne 
Bürgerkrieg) die beste Voraussetzung dafür ist, dass ein Christ einen gottesfürchtigen und 
ernsthaften Charakter entwickelt, der von den Nichtgläubigen respektiert wird. Und er ho\t, dass 
das Gebet für die Regierenden dazu beiträgt, dies zu erreichen. Das soll natürlich nicht heißen, 
dass sich diese Eigenschaften nicht auch in anderen Situationen entwickeln können. 
Frage 6: Wir sollten uns niemals als Menschen betrachten, die anderen überlegen sind – ob sie 
nun errettet sind oder nicht. Die bisher untersuchten Fürbittgebete zeigen, dass der Fürbitter sich 
um diejenigen kümmert, die unter Gottes Gericht stehen, und sogar bereit ist, umzukommen, 
damit andere Christus kennenlernen (siehe die Haltung des Paulus in Röm 9,3).  
Frage 8: Sünde ist ein Gebetshindernis (s. z. B. Jes 59,2; Joh 9,31). Uneinigkeit ist ein Zeichen von 
Sünde, und das vereinte Gebet wird nicht stattfinden, wenn Christen nicht miteinander 
zusammenkommen. Auch das Leben muss Zeugnis für Christus ablegen. Wenn wir über die Liebe 
Christi lehren, muss die Gemeinde sie in ihrem Verhalten vorleben.  
Frage 9: Sieh nach, wie viele der folgenden Eigenschaften die Gruppe aufspürt: Ausdauer (Dan 
10,3); Empfänglichkeit für Gottes Reden (1Mo 18,23; 2Mo 32,11; Neh 1,4; Dan 10,2); Buße (Dan 
10,2; Neh 1,6); Bereitschaft zum Risiko (1Mo 18,30; 2Mo 32,10-11; Neh 1,11); Mut (1Mo 18,27; 
2Mo 32,11; Neh 2,2-3); Selbstaufopferung (Dan 10,3); gründliche Bibelkenntnis und -anwendung 
(1Mo 18,25; 2Mo 32,11; Neh 1,8-10); Identifikation mit der Sünde des Volkes (Neh 1,6); Sorge um 
Gottes Ehre und Ansehen (1Mo 18,25); innige Beziehung zu Gott (1Mo 18,22; 3Mo 31,18; Dan 
9,22.23); Demut und Furcht vor Gott (1Mo 18,27.32; Neh 1,5; Dan 10,12.19); Sorge um andere 
(1Mo 18,23); Integrität (Hes 22,26; Dan 10,10); Gehorsam gegenüber Gottes Geboten (Hes 22,26); 
Treue gegenüber Gottes Wahrheit (Hes 22,26); Bereitschaft zu praktischem Handeln (Neh 2,5; 
Hes 22,30). 
 
Zur Vertiefung 

 
Wenn du diese Übung als Gruppe durchführst, kannst du feststellen, wie sich das Gebetsleben 
der Teilnehmer in den Wochen eures gemeinsamen Studiums verändert. Bedenke, dass eine 
sofortige Veränderung vielleicht nicht eintritt, aber durch diese Lektionen und das gemeinsame 
Gebet füreinander könnt ihr euch gegenseitig helfen, den Prozess zu beginnen. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Lektion 7 

Sich auf Gott verlassen – David (Psalm 5) 

 
Ziel: Wie wir beten sollen, wenn wir unter Druck sind. 
 
Gruppengespräch: Ermutige die Teilnehmer herauszufinden, warum sie in solchen Situationen 
so reagieren. Christen fühlen sich vielleicht entmutigt, wenn sie Widerstand oder Druck begegnen 
(insbesondere Jungbekehrte). Trotzdem können wir in diesen Zeiten viel über Gott und seine Treue 
lernen. Vielleicht möchtest du die Diskussion darauf ausweiten, wie diese Dinge andere Aspekte 
der Jüngerschaft beeinflussen.  
Frage 2: David betete sowohl morgens als auch abends (Ps 3-4). Wir müssen darauf achten, nicht 
gesetzlich zu werden, indem wir denken, dass nur zweimaliges Gebet am Tag uns vor Gott 
annehmbar macht oder dass man zu bestimmten Tageszeiten beten muss. Trotzdem waren tiefe 
täglich Gespräche mit Gott die Gepflogenheit von Daniel, David und natürlich Jesus Christus (der 
stundenlang allein betete). Zu menschlichen Beziehungen gehören Gespräche sowohl mit vielen 
Worten als auch mit wenigen. Beides ist notwendig in der Beziehung mit Gott. Sich bewusst Zeit 
für das einsame Gebet zu nehmen, ist ein entscheidender Teil des Wachstums als Christ. Viele 
Christen empfinden das Gebet zu Beginn des Tages als sehr hilfreich – um den Tag zu überblicken 
und zu beten, wenn sie am wenigsten müde sind. 
Frage 4: Wir finden hier ein Beispiel dafür, wie David Gott anredet (V. 3). David schreibt als ein 
König, der einen viel größeren König anredet. Er ist sich bewusst, dass sich seine Annahme bei 
Gott nicht auf seine Stellung, sein moralisches Verhalten oder seine Fähigkeiten gründet. Er kann 
sich nur auf Gottes Barmherzigkeit verlassen. Siehe dazu auch die Verse 5, 8, 12 und 13.   
Frage 5: Die Diskussion wird wahrscheinlich daran erinnern, dass Christen oft darin versagen, so 
zu leben, wie sie sollten. Der Apostel Johannes erinnert uns im ersten Johannesbrief daran, dass 
das Kennzeichen eines echten christlichen Glaubens nicht nur in der richtigen Lehre, sondern in 
einem damit übereinstimmenden Leben besteht. 
Frage 6: Wir können vertrauen sowohl auf die Souveränität Gottes über alle Menschen, die Böses 
tun, als auch auf die letztendliche Gerechtigkeit Gottes, wie er mit ihnen umgeht. Wir wissen, 
dass die Übeltäter einen gerechten Lohn für ihr Fehlverhalten erhalten werden, auch wenn das 
Böse scheinbar Erfolg hat.  
Frage 7-8: Beachte die Hinweise in diesem Abschnitt auf Gottes moralische Sicht des Bösen (V. 
5), seinen praktischen Widerstand dagegen (V. 11) und seinen Trost für den Gläubigen während 
Verfolgung (V. 12). Der Apostel Johannes sagt, dass in Gott „Licht ist, und gar keine Finsternis in 
ihm ist“ (1Jo 1,5). Wenn Gott vollkommen ist, kann er nichts Falsches tun; er ist sündlos. Das 
bedeutet jedoch nicht, dass Gott die bösen Dinge, die geschehen, nicht „bedauert“. Zum Beispiel 
„bedauert“ er zutiefst, dass wir je gegen ihn rebelliert haben, aber das ist nicht seine Schuld. Gott 
ist souverän über das Universum und verantwortlich dafür. Aber er kann nicht für die Sünden und 
Übel der Welt verantwortlich gemacht werden. Er hat all das am Kreuz besiegt und wird im Gericht 
alle Spuren des Bösen beseitigen. 
Frage 9: Erinnere daran, dass Gottes Verheißung, uns zu beschirmen (V. 13), nicht notwendig 
bedeutet, dass wir nie verletzt werden oder Leid erfahren. Trotzdem werden Leid und Schmerz nie 
größer sein, als wir tragen können; beides geschieht nur mit Gottes Erlaubnis. Leib und Geist 
können leiden, aber unsere Beziehung zu Gott ist sicher. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Lektion 8 

Ehrlich gegenüber Gott sein – Hanna (1. Samuel 1) 

 
Ziel: Wir wollen verstehen, dass Gott auf Gebete bezüglich unserer persönlichen Umstände und 
Bedürfnissen hört und auf diese eingeht. Dazu wollen wir sehen, wie er das Leiden eines 
Einzelnen gebraucht, um seine allgemeinen Ziele zu erreichen.  
 
Hintergrundinformation: Diese Begebenheit findet zwischen 1100 und 1050 v. Chr. statt, am 
Ender der Zeit, in der Israel von Richtern regiert wurde. Das Volk befand sich in einem 
beachtlichen moralischen und geistlichen Niedergang. Aus der menschlichen Not und den 
Schwierigkeiten einer Familiensituation heraus rief Gott Samuel ins Dasein, der sowohl Richter 
Israels als auch der Prophet wurde, der den ersten König salbte. 
Leg keine besondere Bedeutung in die Tatsache hinein, dass beide Gebete von Frauen in diesem 
Kurs in Verbindung mit dem Thema Kind stehen. Die Bibel enthält mehr Gebete von Frauen, als 
die meisten meinen. Das Buch Ester und das Lied der Debora (Ri 5) sind Auslassungen, die ich 
bedauere. Sie sind nur deshalb nicht in diesem Kurs enthalten, weil sie den hier behandelten 
Themenbereich nicht abgedeckt haben. 
Gruppengespräch: Einigen Christen fällt es sehr schwer zu glauben, dass Leid in irgendeiner 
Weise positiv sein kann vor allem dann, wenn sie es selbst erleben. Trotzdem sind es vielleicht 
gerade diese Zeiten, wo wir für das Reden Gottes besonders o\en sind. Achte darauf, dass das 
Gespräch nicht in eine allgemeine Diskussion über Leid gleitet.  
Frage 1: Vers 3 scheint auf eine konsequente Gottesverehrung hinzuweisen, im Gegensatz zu den 
Priestern der damaligen Zeit, die ein skandalöses Leben führten (1Sam 2,12-17). Jemand in der 
Gruppe könnte die Tatsache aufgreifen, dass Elkana zwei Frauen hatte, und dies als unvereinbar 
mit einem gottgefälligen Leben anführen. (Auch Abraham hatte eine Zweitfrau, Hagar.) Während 
dies im 5. Buch Mose als rechtmäßig anerkannt wurde (vermutlich als Zugeständnis an den 
kulturellen Druck), galt in 1. Mose ursprünglich die Einehe (Monogamie) als Norm, und dies 
spiegelt sich in der gesamten Heiligen Schrift wider. Gott scheint Elkana und Hanna trotz dieser 
Abweichung von der biblischen Norm immer noch als gottesfürchtige Menschen anzuerkennen. 
Es scheint, dass Gott sich in diesem Fall dafür entschieden hat, seine Absichten durch gläubige 
Eltern zu verwirklichen, und dass Elkana und Hanna die geeigneten Menschen waren, um Samuel 
zu erziehen. 
Frage 3: Für die Gruppe könnte es hilfreich sein, sich in Hannas Situation hineinzuversetzen und 
sich die Konflikte vorzustellen, die sie empfunden haben könnte. Will sie ein Kind, um sich selbst 
zu gefallen, um Elkana zu gefallen, um Gott zu gefallen oder um Peninna zu ärgern? Hanna leidet 
o\ensichtlich so sehr unter ihrer Unfruchtbarkeit, dass sie nicht getröstet werden kann (V. 8). Es 
ist anzunehmen, dass sie große Konflikte wegen ihres Kinderwunsches empfindet. Dennoch lässt 
sie nicht zu, dass Bitterkeit oder Groll ihre Beziehung zu Gott trüben oder die Kommunikation mit 
ihm abbricht.  
Manche denken, wir könnten erst dann zu Gott beten, wenn wir völlig reine Motive haben. 
Vollkommenheit der Motive oder irgendeines anderen Aspekts des Lebens ist auf dieser Seite des 
Himmels nicht erreichbar. Das Wichtigste ist, dass wir ernsthaft danach streben, wie Christus zu 
sein, und uns danach sehnen, ein heiliges Leben zu führen. Trotz bester Absichten leben wir mit 
der Realität, dass unsere Motive nie absolut rein sein werden, auch wenn wir uns bemühen, 
Gottes Willen mit Herz und Verstand zu erkennen. Die wichtigste Art und Weise, mit unreinen 
Motiven oder falschen Gründen für das Beten umzugehen, besteht darin, sie Gott zu bekennen 
und ihn um Vergebung zu bitten und um Hilfe, uns zu ändern. Weitere nützliche Hinweise zu 
diesem Thema sind Lukas 18,9-14; Römer 8,26-27; Jakobus 1,5; 1. Johannes 5,14-15. 
Frage 5: Viele Faktoren können unsere Ehrlichkeit gegenüber Gott einschränken. Wir denken 
vielleicht, er sei nicht interessiert; wir haben Angst vor ihm oder halten ihn für emotionslos. 
Ermutige die Gruppe, solche Ängste oder Hemmungen im Lichte dessen, was wir aus der Bibel 
über den Charakter Gottes wissen und wie der Tod Christi es uns ermöglicht, Vergebung zu 
erfahren und seine Liebe persönlich zu erleben, neu zu untersuchen. 



Frage 7: Hannas Sohn gehörte ihr nicht zum eigenen Wohlgefallen, sondern war ein Geschenk 
Gottes, das sie in den Dienst Gottes stellen wollte – wie alles, was wir haben. Der Hinweis auf das 
Gelübde in Vers 11 deutet darauf hin, dass sie das Kind als für Gott ausgesondert oder geweiht 
ansah, was nach Gottes Anweisung dadurch zum Ausdruck gebracht wurde, dass man das Haar 
des Kindes nicht schnitt. Dieses Prinzip finden wir in 4. Mose 6 und Richter 13,5. Hannas Treue zu 
Gott wurde später belohnt (siehe 1Sam 2,18-21). 
Ein paralleles Ereignis, bei dem ein Elternteil sein Kind Gott überlässt, ist in der Geschichte von 
Abraham in 1. Mose 22 aufgezeichnet; dort prüft Gott Abraham, ob er ihm vertraut, dass er sein 
Versprechen erfüllt. Das hat nichts mit Menschenopfern zu tun. 
Frage 8: Der christliche Autor John White kommentiert: „Derselbe Schmerz, der einen Samuel 
hervorgebracht hat, der dann Israel verwandelte, brachte auch eine verwandelte Hanna hervor. 
Hätten wir zehn Jahre nach der Geburt Samuels mit ihr sprechen können (lange bevor Samuel zu 
einer Figur von nationaler Bedeutung wurde), hätten wir festgestellt, dass sie nie aufgehört hatte, 
den Gott zu preisen, der sie ‚gequält‘ hatte. Sie würde über den Schmerz lachen. Sie lachte nicht 
nur darüber, weil Gott ihr geantwortet hatte, sondern weil der Schmerz sie in die Arme Gottes 
getrieben hatte. … Hanna war kein Spielball in Gottes historischem Schachspiel. Gottes 
Absichten für Hanna mögen mit Schmerzen verbunden gewesen sein. Aber sein größeres Ziel für 
Israel war mit einem liebevollen Ziel für Hanna verbunden“ (Daring, S. 88-89). 
Frage 9: Verschiedene Faktoren können sie beeinflusst haben: z. B. die Ermutigung und der Segen 
von Eli, der sie anfangs falsch interpretiert hatte; die Erleichterung, Gott ihre Gefühle erklären zu 
können; ein subjektives Gefühl der Gewissheit, nachdem sie gebetet hatte; oder möglicherweise 
ihre früheren Erfahrungen mit Gebetserhörungen, die ihr das Vertrauen gaben, dass Gott sie 
erhört hatte. In Vers 11 spricht sie den Herrn als „HERR, der Heerscharen“ an, eine Bezeichnung, 
die Gott als unendlich und allmächtig anerkennt.  
Frage 10: Ihr Handeln, dass sie Samuel in den Tempel bringen, entspricht dem, was Hanna 
versprochen hatte. Sie trägt ihren Teil dazu bei, ihr Gelübde, das sie im Gebet gegeben hatte, treu 
zu erfüllen – nämlich, dass der Junge Gott geweiht werden sollte. 
Frage 11: Hanna mag damals nicht verstanden haben, dass ihr Gebet von Gott veranlasst war, 
aber Vers 5 macht deutlich, dass ihre Kinderlosigkeit auf das Handeln des Herrn zurückzuführen 
war. Sie betete, weil sie kinderlos war, also wurde ihr Gebet letztlich von Gott veranlasst. 
 
Zur Vertiefung 

 
Wenn du diesen Leitfaden in einer Gruppe verwendest, musst du entscheiden, ob du diese 
Aufgabe als Gruppen- oder einzelne Stillarbeit machen möchtest. Samuel 2,1-10 ist ein Lied, das 
Hannas Zuversicht und Vertrauen in den Gott ausdrückt, den sie angebetet und der ihr Gebet 
erhört hat. Selbst als sie ihren Sohn, auf den sie so lange gewartet hatte, an Gott zurückgibt, kann 
sie Gott loben. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Lektion 9 

Gott danken – Maria (Lukas 1,46-55) 

 
Ziel: Wir wollen die Bedeutung des Dankes und seinen Platz in unserem Gebetsleben 
untersuchen. 
 
Frage 1: Die Sicht, die wir von Gott haben, formt unsere Selbstsicht und wie wir mit Gott reden. 
Maria bezieht sich besonders auf drei Aspekte seines Charakters: seine Heiligkeit (V. 49), seine 
Macht (V. 52), seine Barmherzigkeit (V. 54).  
Frage 3: Möglicherweise musst du die Bedeutung der Wörter „erheben“ und „jubeln“ erklären, 
damit du die Frage richtig beantworten kannst. Den Herrn zu erheben bedeutet, Gott für seine 
Taten und für das, was er ist, zu loben – ihn zu ehren und zu respektieren –, was in Worten, 
Haltungen und Taten geschehen sollte. Zu jubeln bedeutet, dem Lob Gottes und der Freude über 
ihn einen bestimmten Ausdruck zu geben. Es wäre eine nützliche Übung, bei der Vorbereitung zu 
dieser Lektion andere Verwendungen der beiden Wörter in der Bibel mit Hilfe einer Konkordanz 
nachzuschlagen. Wenn es die Zeit erlaubt, ermutige die Teilnehmer, nicht nur über die Worte 
nachzudenken, die sie beim Beten verwenden, sondern auch über ihre innere Einstellung, wenn 
sie Gott danken. Wir können „Danke“ sagen, ohne es wirklich zu meinen! 
Frage 4: Im modernen Sprachgebrauch bedeutet Furcht so viel wie „Angst und Schrecken“. Furcht 
in diesem Sinne ist eine gerechtfertigte Reaktion auf Gott aufgrund seines Zornes über unsere 
Sünde. Aber das Wissen um die Liebe Gottes in Christus rettet uns vor den Folgen von Sünde und 
Gericht. Wir brauchen vor Gott nicht verängstigt zu sein, wenn wir unser Vertrauen auf Jesu Werk 
am Kreuz setzen, das uns in Gemeinschaft mit Gott gebracht hat. Wahre Gottesfurcht ist daher 
auf Achtung und Ehrerbietung gegründet. Gleichzeitig vergessen Christen manchmal, dass er der 
große und allmächtige Gott ist, und gehen leichtfertig mit ihm um. Für uns ist es wichtig, eine 
richtig verstandene Gottesfurcht zu haben, damit wir in der angemessenen inneren Haltung 
beten. Die richtige Gottesfurcht führt dazu, dass seine Barmherzigkeit und sein Segen erkannt 
und erfahren werden. Dass wir Gott Gott sein lassen und ihn nicht durch unsere Vorstellung 
einschränken, wie er ist oder wie wir ihn gerne hätten. 
Frage 5: Oft drehen sich unsere Gebete um unsere persönliche geistliche Erfahrung, und es fehlt 
ein weiter Blick für das, was Gott getan hat und tut. Marias Gebet hätte sich nur um den Christus 
drehen können, den sie zur Welt bringen sollte (und das macht sie auch in den Versen 48-49). Aber 
sie dankt Gott auch für eine ganze Reihe anderer Dinge, die er getan hat (s. V. 50-55). Sie ist 
geistlich nicht „schmalspurig“, deswegen ist ihr Gebet reich. Je tiefer unser Verständnis der Bibel, 
desto größer unser Verständnis Gottes. 
Frage 6: Indem du dem Freund hilfst, von seiner unmittelbaren Situation wegzublicken und zu 
sehen, was Gott alles getan hat, sollte ihm das helfen, die richtige Perspektive auf seine 
Umstände zu bekommen. Es hilft uns, darauf zu sehen, wie Gott in der Vergangenheit gehandelt 
hat, um zu verstehen, wie er in unserer Situation wirken kann und will. Ganz praktisch können wir 
mit dem Freund beten und ihm dabei helfen, mit Gott zu reden. 
Frage 7: Es ist leicht für Christen, Haltungen zu haben, die Gott verurteilt hat. Sünde, die wir 
dulden, untergräbt unser Gebetsleben. Stolz, Arroganz und das Streben nach Reichtum, Status 
oder Macht können uns unfähig machen, Gott zu danken, ihn zu würdigen oder ihm zu dienen. 
Was Maria beschreibt, ist sowohl eine Warnung und zugleich eine Ermutigung für uns. Gottes 
letzte Ziele werden durch menschliche Sünde nicht aufgehalten.  
Frage 8: Marias Wissen, wie Gott seine Verheißungen erfüllt hat, befähigt sie, ihm für seine 
bisherigen Taten zu danken. In ähnlicher Weise sollte die Bibel unsere Gebete beflügeln. 
Frage 9: Bei dieser Frage soll die Gruppe darüber nachdenken, wie ausgewogen ihr Gebetsleben 
ist. Manche Christen verbringen die ganze Zeit damit, Gott zu sagen, wie wunderbar er ist; aber 
niemals beten sie für andere. Manche beten immer für anderen, aber niemals danken und beten 
sie für sich selbst. Unser Gebetsleben sollte die Bandbreite biblischer Gebete widerspiegeln: 
Gebet für andere und für die Welt, Dank, Lob, Bekenntnis und Bitte um Vergebung, auf Gott hören 
und ihm unsere persönlichen Anliegen bringen.  



 
 
Lektion 10 

Andere segnen – Paulus (Epheser 1,15-23; 3,14-21) 

 
Ziel: Wir wollen herausfinden, wie wir für andere Christen beten sollten.  
 
Hintergrundinformation: Dieser Brief wurde wahrscheinlich für eine größere Gruppe von 
Christen geschrieben als nur die Gemeinde in Ephesus, und wurde in einigen Gemeinden in 
Kleinasien herumgereicht. Paulus' Anliegen scheinen folgende gewesen zu sein: 1) den Gläubigen 
zu versichern, wer sie in Christus sind, 2) sie daran zu erinnern, was ihnen in Christus zur 
Verfügung steht, und 3) sie zu lehren, wie sie trotz ihrer unterschiedlichen Herkunft 
zusammenleben sollten. 
Der Brief enthält zwei Gebete. Die zwei Abschnitte, die wir uns ansehen, geben uns ein 
Verständnis davon, wie Paulus für die Christen betete, die er kannte. 
Gruppengespräch: Die Gruppe soll darüber nachdenken, was sie für andere am meisten 
wünscht. Ist es unser größter Wunsch für Nichtchristen, dass sie Christus kennenlernen? Und für 
Christen, dass sie Christus ähnlicher werden? Wenn ja, wie beten wir dafür? 
Frage 1: Paulus war auf der zweiten Missionsreise kurz in Ephesus und blieb während der dritten 
Missionsreise ungefähr drei Jahre dort. Dadurch war er mit den Christen in Ephesus tief 
verbunden.  
Frage 2: Wenn die Gruppe die Frage als schwierig empfindet, kann die folgende Struktur ein 
Ausgangspunkt für die Beantwortung sein.  
- Paulus dankt für ihren Glauben (1,15-16). 
- Paulus betet, dass die Gläubigen erleben, was Gott für sie getan hat (1,17-19). 
- Paulus konzentriert sich auf Gottes Macht (1,19-23). 
- Paulus betet für die Stärkung der Gläubigen (3,16-17).  
- Paulus betrachtet die grenzenlose Liebe Gottes (3,17-19). 
Frage 3: Unter der Inspiration des Heiligen Geistes entspringt das Gebet des Paulus den 
Wahrheiten, die in Kapitel 1,3-13 formuliert werden. Lass die Gruppe diese Verse lesen, aber 
konzentriert euch auf die Frage, wie sich das Gebet des Paulus aus diesen Wahrheiten entwickelt. 
Lasst euch nicht von einer Diskussion über Kapitel 1,3-14 selbst ablenken. Der Gebrauch der 
Bibel hilft uns sicherzustellen, dass unser Gebet mit Gottes Willen übereinstimmt, und 
ermöglicht es Gott, zu uns zu sprechen und uns zu leiten oder zu korrigieren, während wir beten. 
 
„Gebet ist ein Feuer, das Brennsto\ zum Brennen braucht und ein Streichholz, um es 
anzuzünden. Wenn das Feuer schwach brennt, können wir es anfachen, damit die Flamme 
stärker wird. Aber alles Anfachen der Welt kann weder aus einem einzigen Streichholz noch aus 
einem Haufen toten, kalten Brennsto\s ein Lagerfeuer machen. Feuer muss von oben kommen. 
Tatsächlich ist es schon gekommen. Der Heilige Geist brennt leise im Inneren des Christen und 
ist bereit, den Brennsto\ der biblischen Wahrheit zu entzünden. Aber der Brennsto\ muss 
vorhanden sein“ (Daring, S. 128). 
 
Paulus gründet sein Gebet auf die biblische Wahrheit über Christus, insbesondere darauf, dass 
Gott uns erwählt hat, ihn zu kennen („auserwählt“) in Kapitel 1,4-6; auf der Tatsache, dass wir jetzt 
erleben, dass Gott uns in seine Familie aufgenommen hat (1,5-8), und auf dem zukünftigen 
Segen, mit Gott eins zu sein (1,9-10). Schließlich unterstreicht Paulus in Kapitel 1,11-13, dass 
diese Segnungen für jeden Gläubigen, ob Jude oder Heide, gelten.  
Frage 4: Ein Beispiel könnte sein, die Lehre des Neuen Testaments über die Eigenschaften von 
Leitern zu verwenden (1Tim 3; Tit 1) und für die Leiter der örtlichen Gemeinde in diesem Sinne zu 
beten. 



Frage 5: Paulus erinnert uns in 2. Korinther 5,16 daran, dass wir Menschen nicht länger von einer 
weltlichen Sichtweise aus betrachten können. Wir müssen die Menschen um uns herum so 
sehen, wie Christus sie sieht und sie auch so behandeln.  
Frage 6: Ermutige die Gruppe, sich in die Lage der Menschen zu versetzen, für die Paulus gebetet 
hat, und versuche, dir vorzustellen, was mit ihnen geschehen sein könnte, als Paulus' Gebete 
erhört wurden.  
Für den zweiten Teil der Frage soll die Gruppe das Gebet des Paulus so umschreiben, als ob er es 
für einen nichtchristlichen Freund und nicht für eine Gemeinde gebetet hätte. 
Frage 7: Paulus betont den Tod und die Auferstehung Christi als Eckstein des christlichen 
Glaubens. Paulus möchte, dass die Gläubigen sich voll und ganz mit Christus identifizieren und 
ihn verstehen, damit die Kraft des Kreuzes in ihrem Leben sichtbar wird. 
Frage 8: Beachte die parallelen Themen der Erkenntnis (z.B. 1,17-18) und der innigen Beziehung 
(z. B. 3,16-19) in den beiden Gebeten. Beim Christsein geht es nicht nur um die korrekte Lehre, 
sondern letztlich darum, durch Christus eine Beziehung zu Gott zu haben. Francis Foulkes 
kommentiert: „Paulus war sich der Gefahr bewusst, die vor allem in den Gemeinden der 
griechischen Welt von einem Glauben ausging, der allein auf intellektuellem Wissen beruhte“ 
(Ephesians, Tyndale New Testament Commentary [Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 1989], S. 
112).  
Frage 9: Oft finden Menschen es schwer zu glauben, dass Christus sie persönlich liebt. Sie mögen 
intellektuell den Gedanken verstehen, dass er sie liebt, aber sind sich dessen nicht sicher. Die 
Ausgewogenheit besteht darin, die Wahrheit zu kennen und sie zu leben. Erinnere dich daran: Nur 
weil jemand Christi Liebe nicht fühlen kann, bedeutet das nicht, dass Christus ihn nicht liebt. 
Wenn die Gruppe darüber noch genauer sprechen möchte, solltet ihr das im Anschluss an diese 
Lektion machen.  
Frage 10: Wir können leicht den Blick für Gottes Fähigkeit verlieren, Situationen und Menschen zu 
verändern, die wir als unveränderlich ansehen. Realismus ist wichtig, damit wir keine falschen 
Erwartungen haben, aber Kapitel 3,20 ermutigt uns zu sehen, dass Gott größer als die Probleme 
ist. 
Frage 11: Hier werden wahrscheinlich zwei Fragen wichtig sein: 1) Welche Haltung haben wir 
gegenüber den Menschen, für die wir beten? 2) Wie hat sich die Art und Weise unseres Betens 
durch das verändert, was wir in dieser Lektion gelernt haben?  
 
Zur Vertiefung 

Wenn ihr euch in einer Gruppe tre\t, könnt ihr füreinander beten. 
 
 
Lektion 11 

Gemeinsam beten – Die frühe Gemeinde (Apostelgeschichte 4,23-31) 

 
Ziel: Wir lernen etwas über die Einheit im Gebet als Gruppe; wie Gott Kontrolle über die Umstände 
hat, und wie man betet, wenn man mit Widerstand konfrontiert wird. 
 
Hintergrundinformation: Der Kontext dieses Abschnitts ist Apostelgeschichte 3,1–4,22. Gott hat 
Petrus und Johannes gebraucht, um einen Gelähmten zu heilen. Dann verkündigen sie den 
anwesenden Menschen Christus. Die Autoritäten des Tempels inhaftieren sie über Nacht und 
versuchen, ihnen das Predigen zu verbieten. Ihre Antwort ist: „… es ist uns unmöglich, von dem, 
was wir gesehen und gehört haben, nicht zu reden“ (4,20). Dann werden sie freigelassen und  
kehren zu ihren Glaubensgeschwistern zurück.  
Gruppengespräch: Wenn Mitglieder der Gruppe nicht laut mit anderen beten, ist es vielleicht 
besser, stattdessen die Frage unter Persönliche Gedanken zu verwenden. 
Frage 2: Aus diesem Abschnitt geht nicht genau hervor, wie es war, wenn die Gemeinde „einmütig 
ihre Stimme zu Gott“ (V. 24) erhob und gemeinsam betete. Es wäre für sie schwer gewesen, 
gemeinsam ein identisches Gebet zu sprechen, ohne es zuvor zu planen. Möglicherweise haben 



sie Satz für Satz gebetet, wobei jemand das Gebet geleitet hat; oder das in der Bibel 
aufgezeichnete Gebet ist eine Zusammenfassung. Ganz gleich, wie sie gebetet haben, der 
entscheidende Punkt ist, dass es aus der Kraft ihrer Einheit heraus geschah. Siehe dazu auch 
Apostelgeschichte 4,32.  
Das Zitat in den Versen 25-26 stammt aus Psalm 2. 
Frage 3: Es ist besonders schwierig, im o\enen Gebet zu Gott unehrlich zu sein; das gemeinsame 
Gebet erfordert echte Einheit. Es festigt auch die Ziele der Gruppe, wenn alle gemeinsam beten 
und sich danach sehnen, dass Gott am Werk ist.  
Frage 5: Die zentrale Frage ist hier die Souveränität Gottes (oder absolute Kontrolle) über die 
Umstände. Das wird durch das Zitat aus Psalm 2 veranschaulicht. Daraus wird ganz deutlich, dass 
Gottes Ziele nicht durch politische, militärische oder gesetzliche Befugnisse von Regierungen 
vereitelt werden können, die sich gegen ihn auflehnen. Tatsächlich hat Gott sogar die 
rechtswidrige Kreuzigung Jesu gebraucht, um sein Ziel in der Geschichte zu erreichen, nämlich 
uns zu retten. (Aber beachte, dass Herodes und Pilates nicht zu ihren Handlungen gezwungen 
waren. Sie entschieden sich frei, so zu handeln, wie sei es taten. Gott führt seine Pläne in der 
Geschichte aus, ohne Männern und Frauen ihre Freiheit zu rauben.) Die Tatsache, dass die frühe 
Gemeinde ihre Verfolgung als gottgewollt betrachten konnte, bedeutete, dass sie die Verfolgung 
nicht als überwältigende Bedrohung ansah. Das muss ihre Haltung gegenüber denen, die sie 
bedrohten, beeinflusst haben, so wie Christus betete: „Vater, vergib ihnen! Denn sie wissen nicht, 
was sie tun“ (Lk 23,34). 
Frage 6: Die Gläubigen verloren den umfassenden Auftrag, den Gott für sie hatte, nicht aus den 
Augen. Interessanterweise beteten sie nicht für ihre persönliche Bewahrung, sondern um 
Freimütigkeit bei der Verkündigung.  
Frage 7: Wir könnten überrascht sein, dass Gott unsere Gebete beantwortet, weil wir manchmal 
tief innen nicht glauben, dass er es tun wird oder kann. Hier war die dramatische Art und Weise, 
wie Gott antwortete, vermutlich ein besonderer Hinweis auf seine Macht, um die Gemeinde zu 
beruhigen und zu ermutigen. Ein Erdbeben wurde im Alten Testament oft als Zeichen der 
Gegenwart Gottes verstanden (2Mo 19,18; Jes 6,4). 
Frage 8: Unser Wunsch nach einer Erfahrung Gottes kann selbstsüchtig sein. Statt Gott zu 
suchen, um besser zum Dienst und zum Zeugnis für Christus ausgerüstet zu sein, möchten wir 
nur unser Gefühl für geistliches Wohlbefinden befriedigen. Die Formulierung in Vers 31 „mit dem 
Heiligen Geist erfüllt“ kann die Diskussion darüber auslösen, was das bedeutet, warum es 
geschieht und ob wir solch eine Erfahrung suchen sollten. Versuche an dieser Stelle, eine 
komplizierte Diskussion zu vermeiden. Was auch immer die Erfahrung der Gläubigen in dieser 
Situation war, die Wirkung war eine neue Vollmacht für die Evangelisation. Das entspricht genau 
den Worten Jesu in Apostelgeschichte 1,8: „Aber ihr werdet Kraft empfangen, wenn der Heilige 
Geist auf euch herabkommt; und ihr werdet meine Zeugen sein, sowohl in Jerusalem als auch in 
ganz Judäa und Samaria und bis an <das> Ende der Erde.“ In unserer erlebnisorientierten Kultur 
müssen wir uns davor hüten, Gott einfach nur als Quelle unserer persönlichen geistlichen 
Erfahrung und Befriedigung zu sehen. Stattdessen sollen wir mit seinem Geist erfüllt sein, der uns 
und die Gemeinde Christus ähnlicher macht und uns zur Erfüllung des Missionsbefehls befähigt. 
Frage 9: Die Gruppe könnte über ihre Erfahrungen mit dem gemeinsamen Beten sprechen oder 
darüber, wie sie das gemeinsame Beten lernt, falls sie dies noch nicht praktiziert. Erfahrene 
Christen müssen sich oft in Selbstbeherrschung üben und weniger selbstsicheren Christen die 
Freiheit geben, zu beten, auch wenn ihre Gebete noch so holprig sein mögen. Große 
beeindruckende Gebete von erfahrenen Christen helfen jungen Christen in der Regel nicht, sich 
in der Lage zu fühlen, ungezwungen zu beten. Stattdessen müssen diejenigen, die es gewohnt 
sind, mit anderen zu beten, sensibel sein und andere in Sanftmut ermutigen, wenn sie beten 
lernen. 
 
 
 
 



Lektion 12 

Mit Vertrauen beten – Jesus (Lukas 11,1-13) 

 
Ziel: 1) Jesu Anleitung verstehen, wie wir beten sollen. 2) Gottes Einstellung zu uns und unseren 
Gebeten untersuchen, wie sie in einigen der Gleichnisse Jesu beschrieben wird. 3) Unser 
Verständnis von Beharrlichkeit im Gebet entwickeln. 4) Lernen, wie Gott Gebet beantwortet. 5) 
Mehr über Gottes Charakter lernen.  
 
Hintergrundinformation: Dieser Abschnitt von Jesu Lehre über das Gebet ergibt sich aus der 
Bitte der Jünger um Unterweisung (Lk 11,1). Die Verse 2-4 enthalten das sogenannte Vaterunser, 
das wir auch in Matthäus 6,9-13 in einer leicht längeren Form finden. Da Jesus dieses Gebet als 
ein Muster gedacht hat, nicht als eine strikt einzuhaltende Formel, erstaunt es nicht, dass er es 
mehr als einmal lehrte. Das erklärt auch den abweichenden Wortlaut zwischen beiden 
überlieferten Varianten.  
 
Allgemeine Anmerkung: Die Fragen 8 und 9 sind dazu gedacht, Gelerntes aus diesem Kurs 
zusammenzufassen. Hier muss man das Gruppengespräch etwas anders leiten, um das meiste 
aus diesen Fragen herauszuholen (siehe dazu die Anmerkungen zu Lektion 6). 
 
Gruppengespräch: Einige der Punkte, in denen deine Gruppe Gewissheit braucht, werden in 
dieser Lektion behandelt. Achte auf alle aufkommenden Fragen, die später noch geklärt werden 
müssen. 
Die Probleme, die Christen manchmal mit dem Gebet haben, sind Symptome von Problemen in 
ihrer Beziehung zu Gott. Wenn wir eine falsche Sicht von Gott haben, haben wir z. B. unsere 
Zweifel daran, dass er unsere Gebete hört und darauf antworten möchte. Außer Jesu Beispiel für 
die Jünger, wie man betet, gab er seinen Nachfolgern praktische Lehren über das Gebet. So wie 
er über den Charakter Gottes gelehrt hat, hat er den Charakter Gottes in seinem Leben auf der 
Erde gezeigt, um uns zu helfen, ihn zu verstehen und uns ihm zu nahen. Er möchte, dass wir uns 
Gott vertrauensvoll, aber nicht anmaßend nahen.  
Frage 1: Das Folgende ist eine kurze Analyse der Schlüsselpunkte im Vaterunser:  
1) Vater impliziert Vertrautheit mit Gott wie ein Kind, das seine Eltern anredet. Wir können so 
verstehen, dass wir vertrauensvoll mit Gott reden dürfen. Obwohl er Gott ist, ist er nahbar und 
sieht uns als seine Kinder. 
2) Geheiligt bedeutet „heilig gemacht“. Die Formulierung „geheiligt werde dein Name“ bedeutet, 
dass wir Gott mit Ehrfurcht nahen, wie es ihm entspricht, und uns seines Wesens und Charakters 
bewusst sind. Es enthält auch den Gedanken, dass Gottes Name von anderen als heilig geehrt 
wird, wenn sie seinen Charakter in unserem Leben aufleuchten sehen.  
3) „Dein Reich komme“ drückt den Wunsch aus, dass in der gegenwärtigen Zeit die Herrschaft 
Christi in unserem Leben verwirklicht wird und dass Christus einmal wiederkommen, sein Reich 
aufrichten und in Frieden und Gerechtigkeit regieren wird. 
4) Das Gebet bewegt sich in Vers 3 von dem Fokus auf Gottes Charakter und der Verwirklichung 
seiner Ziele zu einem Gebet um die Versorgung unserer täglichen Bedürfnisse („unser nötiges Brot 
gib uns täglich“). Das betont unsere beständige Abhängigkeit von Gott. Sie hält uns davon ab, 
hochmütig und selbstsicher zu sein und seine fortwährende Versorgung zu vergessen. 
5) Der letzte Teil des Gebets (V. 4) zeigt, dass wir uns vertrauensvoll an einen barmherzigen Gott 
um Vergebung wenden können („und vergib uns unsere Sünden …“) und in der Vergebung die 
Gnade Gottes finden, anderen zu vergeben („denn auch wir selbst vergeben …“). 
6) Die abschließende Bitte „und führe uns nicht in Versuchung“ bedeutet nicht, dass Gott uns 
sonst in Versuchung zur Sünde führen würde, denn er verführt uns nicht zur Sünde (Jak 1,13). 
Stattdessen impliziert die Bitte, dass wir in unserer Schwachheit und in dem Wissen der 
Versuchungen um uns herum zu Gott kommen und ihn bitten, dass wir diesen Versuchungen 
widerstehen und so ein heiliges Leben führen können.  



Der Rahmen, der sich aus diesem Gebet für uns ergibt, umfasst also Vertrautheit, Ehrfurcht, die 
Sehnsucht nach der Verwirklichung von Gottes Zielen, Abhängigkeit von Gott und den Wunsch, 
ein heiliges Leben zu führen und der Versuchung in Gottes Kraft zu widerstehen. Auch wenn den 
Teilnehmern das Vaterunser vertraut ist, werden sie es als hilfreich empfinden, einmal etwas 
genauer darauf zu schauen.  
Frage 3: Einen Besucher mit Essen zu versorgen und ihm Gastfreundschaft zu erweisen, war eine 
selbstverständliche Praxis in der Kultur Jesu. Der Freund lebte vermutlich in einem Ein-Raum-
Haus. Deshalb hätte er seine Familie geweckt, wenn er aufgestanden wäre, um das Brot 
rauszubringen. Weil der Mann aber anhaltend bat und damit die Ernsthaftigkeit seines Anliegens 
zeigte, wurde seine Bitte erfüllt.  
Frage 4: Wie Gebete beantwortet werden, ist ein kompliziertes Thema. Das folgende ist eine 
hilfreiche Hintergrundinformation. 
Wie im Gleichnis von der Witwe in Lukas 18 wird Gott in der Art und Weise, wie er unsere Gebete 
erhört, nicht mit einem missgünstigen Freund, einem unfreundlichen Vater oder einem 
ungerechten Richter verglichen. Das Gleichnis sagt tatsächlich: „Wenn selbst ein Mensch so ist, 
wie viel gütiger ist dann Gott?“ 
Gott erhört das Gebet nicht, weil er dazu gedrängt werden muss, sondern weil er uns geben und 
uns nach seinem Willen gebrauchen will (V. 13; 1Jo 5,14). Der Hinweis in Vers 13 auf den Heiligen 
Geist bedeutet, dass die Gabe des Heiligen Geistes Gottes „Bestes“ für uns ist. Dieser Geist ist 
es, der uns das, was Christus für uns getan hat, vor Augen führt. Es ist zweifelhaft, dass Lukas den 
Ausdruck hier verwendet hat, um sich auf die Verleihung bestimmter Geistesgaben zu beziehen. 
Wenn die Antwort auf unser Gebet nicht so ausfällt, wie wir sie erwartet haben, ist es aber immer 
eine ausreichende Antwort (s. V. 8). Wir bekommen, was wir brauchen, nicht immer das, was wir 
möchten. Gott kann nicht sündigen. Wenn er das Gebet nicht so beantwortet, wie wir es erwartet 
haben, liegt es nicht an Gott, der einen Fehler gemacht hätte. Oft möchten wir Antworten auf 
unsere Gebete, die eher uns zufriedenstellen, als dass sie in Übereinstimmung mit Gottes Willen 
sind. Wir müssen auch bedenken, dass Gott nie auf eine Weise handelt, die den freien Willen des 
Menschen einschränkt. Wir beten vielleicht für einen Freund, dass er sich bekehrt, aber Gott wird 
ihn nicht zwingen, das zu tun.  
Die Verse 11-13 deuten an, dass wir Angst haben könnten, Gott um etwas zu bitten, wenn wir ihn 
als einen unfreundlichen (und nicht als einen vollkommenen) Vater ansehen, sodass wir nie 
etwas erhalten werden. Unser Glaube wird also durch falsche innere Einstellungen untergraben. 
Dann können wir nicht empfangen, weil wir nie um etwas bitten werden. 
Frage 5: Beachte, dass die Wörter bitten, suchen, anklopfen in der Zeitform der Gegenwart 
stehen. Das bedeutet, dass sie ein beständiges Bitten, Suchen und Anklopfen beschreiben. Also 
implizieren diese drei Wörter einen Grad der Intensität. Zuerst bittest du, dann suchst du, dann 
klopfst du an. Das zugrundeliegende Problem ist ähnlich wie in den Versen 5-8: Wenn wir wirklich 
Gottes Willen suchen und eine Antwort auf unser Gebet in Übereinstimmung mit seinem Willen 
möchten, dann sollten wir ausdauernd beten. Leon Morris kommentiert diese Verse wie folgt: 
„Jesus sagt nicht und meint auch nicht, dass wir immer exakt alles bekommen, wofür wir beten. 
Schließlich ist ein ‚Nein‘ eine ebenso eindeutige Antwort wie ein ‚Ja‘. Er will damit sagen, dass das 
wahre Gebet weder ungehört noch unerhört bleibt. Es wird immer so beantwortet, wie Gott es für 
richtig hält“ (Luke [Grand Rapids, Mich.: Eerdmans, 1988], S. 196). 
Frage 6: Wir haben in anderen Lektionen gesehen (z. B. in Lektion 4 über Daniel), dass zu Gebet 
oft ein geistlicher Kampf gehört. Weil Gebet für unsere Beziehung zu Gott so wichtig ist, wird Satan 
alles unternehmen, um unser persönliches Gebet oder das in der Gruppe anzugreifen. Die 
Gruppenmitglieder können praktische Dinge tun, um sich gegenseitig beim Beten zu 
unterstützen, z. B., indem sie sich mit einer anderen Person aus der Gruppe tre\en, um 
regelmäßig zu beten.  
Frage 7: Eine alternative Diskussionsfrage könnte lauten: „Wie hat diese Lektion deine Sicht auf 
Gott verändert?“ Dies sollte der Gruppe helfen, über den Charakter Gottes nachzudenken, wie er 
in dem Abschnitt dargestellt wird. 
Frage 8: Diese Frage soll aufzeigen, ob wir auf selbstbezogene oder unausgewogene Weise beten. 



Frage 9: Diese Frage soll der Gruppe helfen, die Vielfalt des Gebets zu erkennen. 
Frage 10: Versuche, dies so praktisch wie möglich zu gestalten, und setze dir keine 
unrealistischen Ziele. Es ist besser, mehrere bescheidene Ziele zu erreichen, als an einem 
unmöglichen Ziel zu scheitern. Die Gruppenmitglieder könnten sich zu zweit oder zu dritt tre\en, 
um in den nächsten Wochen für andere Menschen – und füreinander – zu beten, oder die ganze 
Gruppe könnte sich (vielleicht zum Frühstück) tre\en, um mehr Zeit zum gemeinsamen Beten zu 
haben. 


	Zusatz_Gebet_Lektionen_cover
	Geb_Hinweise zu den Lektionen

